
 

Jurnal Pendidikan dan Sastra Inggris 
Volume. 6 Nomor. 1 April 2026 

e-ISSN : 2827-8860; p-ISSN : 2827-8852, Hal. 80-87 
DOI: https://doi.org/10.55606/jupensi.v6i1.6675 
Tersedia: https://journalshub.org/index.php/JUPENSI  

 

Naskah Masuk: 05 Desember 2025; Revisi: 31 Desember 2025; Diterima: 18 Januari 2026;  
Tersedia: 20 Januari 2026 

 
 
 

Tradisi Keilmuan Pesantren dalam Membentuk Peradaban Islam 

Indonesia 
 

Apriyanto Purwa Setiyawan1*, Zufar Athif Hanifudien2, Ikhsan Aji Pamungkas3, Afif 

Ashim Syahrul4 
1,3 Fakultas Adab dan ilmu Budaya, Komunikasi Penyiaran Islam, Universitas Islam Negri Sunan Kalijaga, 

Indonesia 
2,4 Fakultas Dakwah dan Komunikasi, Komunikasi Penyiaran Islam, Universitas Islam Negri Sunan Kalijaga, 

Indonesia 

Email: apripurwa07@gmail.com1*, athifhanif1404@gmail.com2, aji.ikhsan12@gmail.com3 

afifashim123@gmail.com4 

*Penulis Korespondensi: apripurwa07@gmail.com 

 

Abstract. Pesantren (Islamic boarding schools) as the oldest and most authentic Islamic educational institution 

in Indonesia play a central role not only as transmitters of religious knowledge but also as shapers of Islamic 

civilization in the archipelago. This qualitative case study at Pesantren Tremas and Pesantren Langitan aims to 

examine the scholarly tradition of pesantren, which is built upon the foundations of sanad (chain of transmission), 

the study of classical Islamic texts (kitab kuning), and the bandongan and sorogan learning methods, as well as 

its contribution to framing a moderate Indonesian Islamic civilization. The research findings indicate that this 

scholarly tradition successfully forms a distinct epistemology and intellectual habitus, producing a synthesis 

between the authenticity of tradition (al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih) and adaptation to modernity (al-

akhdzu bi al-jadid al-aslah) through the integration of religious (naqliyah) and general/scientific (kauniyah) 

sciences. Tangible contributions are manifested in the preservation of classical Islamic heritage, the reproduction 

of networks of moderate Islamic scholars, the indigenization of Islamic values, and the instillation of social ethics 

that uphold harmony. Although faced with challenges of digitalization and educational competition, the adaptive 

capacity of pesantren through methodological revitalization and the digitalization of classical texts. ensures the 

continuity of its role as a laboratory and dynamist for a character-driven Indonesian Islamic civilization.  

 

Keywords: Integration of Sciences; Indonesian Islamic Civilization; Pesantren; Qualitative Case Study; Religious 

Moderation. 

 

Abstrak. Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam tertua dan autentik di Indonesia memainkan peran sentral 

bukan hanya sebagai transmiter ilmu agama, tetapi juga sebagai pembentuk peradaban Islam Nusantara. 

Penelitian kualitatif studi kasus di Pesantren Tremas dan Langitan ini bertujuan mengkaji tradisi keilmuan 

pesantren yang berdiri di atas fondasi sanad, pembelajaran kitab kuning, serta metode bandongan dan sorogan, 

serta kontribusinya dalam membingkai peradaban Islam Indonesia yang moderat. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa tradisi keilmuan tersebut berhasil membentuk epistemologi dan habitus keilmuan yang khas, 

menghasilkan sintesis antara keautentikan tradisi (al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih) dan adaptasi terhadap 

modernitas (al-akhdzu bi al-jadid al-aslah) melalui integrasi ilmu naqliyah dan kauniyah. Kontribusi nyata 

termanifestasi dalam pelestarian khazanah keislaman klasik, reproduksi jaringan ulama moderat, indigenisasi 

nilai-nilai Islam, serta penanaman etika sosial yang menjunjung harmoni. Meski dihadapkan pada tantangan 

digitalisasi dan kompetisi pendidikan, kapasitas adaptif pesantren melalui revitalisasi metodologis dan 

digitalisasi kitab kuning menjamin keberlanjutan perannya sebagai laboratorium dan dinamisator peradaban 

Islam Indonesia yang berkarakter. 

 

Kata Kunci: Integrasi Ilmu Pengetahuan; Moderasi Keagamaan; Peradaban Islam Indonesia; Pesantren; Studi 

Kasus Kualitatif. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam tertua dan paling autentik di Indonesia 

yang telah melewati berbagai fase sejarah bangsa (Mastuhu, 2022:3). Institusi ini tidak hanya 

berperan sebagai tempat transfer ilmu agama (tafaqquh fi al-din), tetapi juga telah berkembang 

menjadi pusat peradaban (center of civilization) yang melahirkan tatanan sosial-keagamaan 

https://doi.org/10.55606/jupensi.v6i1.6675
https://journalshub.org/index.php/JUPENSI
mailto:apripurwa07@gmail.com
mailto:athifhanif1404@gmail.com
mailto:aji.ikhsan12@gmail.com
mailto:afifashim123@gmail.com
mailto:apripurwa07@gmail.com


 
 
 

Tradisi Keilmuan Pesantren dalam Membentuk Peradaban Islam Indonesia 
 

81      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 

yang khas (Azyumardi Azra, 2022:112). Eksistensinya yang mampu bertahan dari masa 

kolonial hingga era digital menunjukkan ketahanan dan adaptasi tradisi keilmuan yang 

dibangunnya. Studi terhadap pesantren, oleh karena itu, bukan sekadar mengkaji lembaga 

pendidikan, namun menelusuri jantung dari pembentukan karakter keislaman masyarakat 

Indonesia. 

Tradisi keilmuan pesantren berdiri di atas fondasi yang kokoh, yaitu pembelajaran kitab 

kuning (al-kutub al-turats) dengan metode bandongan, sorogan, dan musyawarah (Martin van 

Bruinessen, 2022:89). Sistem sanad keilmuan yang terhubung langsung kepada ulama-ulama 

terdahulu menjamin otentisitas dan keberlangsungan transmisi pengetahuan Islam klasik. 

Proses pembelajaran yang menekankan kedalaman (ta’ammul), kesinambungan (istiqamah), 

dan penghormatan kepada guru (ta’dzim al-ustadz) ini membentuk karakter santri yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual tetapi juga matang secara spiritual. Corak pembelajaran seperti 

inilah yang membedakan pesantren dengan model pendidikan modern. 

 Kontribusi pesantren terhadap peradaban Islam Indonesia termanifestasi dalam 

berbagai bidang, mulai dari teologi, hukum (fiqh), tasawuf, hingga bahasa dan budaya (Akh 

Muzakki, 2023:5). Para ulama pesantren, melalui karya tulis dan fatwa-fatwanya, telah 

berperan sebagai penjaga moderasi Islam (al-wasathiyyah) dan filter terhadap paham-paham 

keagamaan yang radikal. Mereka aktif merespons masalah-masyarakat kontemporer dengan 

merujuk pada khazanah fikih klasik yang kontekstual. Dengan demikian, pesantren berfungsi 

sebagai benteng sekaligus dinamisator nilai-nilai Islam yang ramah dan berbudaya Nusantara. 

 Dalam perjalanannya, pesantren juga menunjukkan kemampuan adaptasi dengan 

mengintegrasikan ilmu-ilmu umum (al-‘ulum al-kauniyyah) ke dalam kurikulumnya 

(Muhammad Fadhli, 2023:55). Kelahiran model pesantren modern atau kombinasi pesantren 

dengan sekolah/madrasah formal merepresentasikan respon terhadap tuntutan zaman tanpa 

meninggalkan jatidiri. Integrasi keilmuan ini bertujuan menghasilkan santri yang memiliki 

“double competence”, yaitu menguasai ilmu agama secara mendalam dan ilmu umum yang 

memadai. Upaya ini merupakan strategi kebudayaan agar pesantren tetap relavan dalam 

membangun peradaban Indonesia di masa depan. 

 Namun, di tengah arus globalisasi dan digitalisasi, pesantren menghadapi tantangan 

kompleks, seperti maraknya informasi keagamaan instan yang menyederhanakan pemahaman 

dan kompetisi dengan lembaga pendidikan lain (Ahmad Zuhri, 2023:55). Fenomena ini 

berpotensi mengikis otoritas keilmuan tradisional yang selama ini dibangun pesantren secara 

bertahap dan sistematis. Di sisi lain, tantangan ini juga membuka peluang bagi pesantren untuk 

mentransformasikan khazanah kitab kuning ke dalam format digital dan memperluas 



 
 

e-ISSN : 2827-8860; p-ISSN : 2827-8852, Hal. 80-87 
 
 

82      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 
 

jangkauan dakwahnya. Kapasitas adaptasi pesantren kembali diuji dalam merespons perubahan 

zaman ini. 

Penelitian ini penting untuk dilakukan guna memahami secara komprehensif 

bagaimana tradisi keilmuan pesantren tidak hanya bertahan tetapi juga aktif membingkai 

peradaban Islam Indonesia yang moderat dan berkemajuan (Wildani Hefni, 2023:195). Artikel 

ini berargumen bahwa ketahanan dan kontribusi pesantren terletak pada kemampuan 

sinergisnya dalam mempertahankan otentisitas tradisi (al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih) 

sekaligus mengadopsi inovasi yang bermanfaat (al-akhdzu bi al-jadid al-aslah). Kajian ini 

diharapkan dapat memperkaya diskusi akademik tentang masa depan pendidikan Islam dan 

peran sentral pesantren dalam kontestasi wacana keislaman di Indonesia. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Pesantren telah lama menempati posisi sentral sebagai institusi keilmuan Islam yang 

autentik di Nusantara. Lembaga ini berfungsi sebagai episentrum transmisi ilmu-ilmu 

keislaman tradisional (al-‘ulūm al-naqliyyah) seperti fikih, tauhid, tasawuf, tafsir, dan bahasa 

Arab, yang bersumber dari kitab-kitab klasik (kutub al-mu’tabarah). Eksistensinya tidak hanya 

sekadar sebagai tempat belajar, tetapi sebagai komunitas integral (learning society) yang 

memadukan pendidikan, spiritualitas, dan sosial secara symbiosis (A. Zainal Abidin, 

2024:45). Dalam perspektif historis, pesantren menjadi benteng yang menjaga kontinuitas 

tradisi intelektual Islam Ahlussunnah wal Jama’ah sekaligus merespon dinamika lokal, 

sehingga membentuk identitas keislaman yang khas Indonesia (Abdurrohman kasdi, 2023:32). 

 Tradisi keilmuan pesantren memiliki konsep dan karakteristik yang khas, yang 

membedakannya dari model pendidikan Barat. Konsep utama yang menjadi pilar adalah “sanad 

keilmuan” atau mata rantai transmisi pengetahuan yang bersambung hingga kepada Nabi 

Muhammad SAW, yang menjamin otentisitas dan otoritas ilmu (Muhammad Faisal, 

2022:215). Karakteristik utamanya termanifestasi dalam metode pembelajaran seperti sorogan, 

bandongan, dan bahtsul masāil, yang menekankan kedalaman (depth), ketundukan 

(submission) pada guru (kyai), serta integrasi antara ilmu (knowledge), amal (practice), dan 

khuluq (moral) (Farida Ummul Khasanah, 2024:78). Relasi kyai-santri yang bersifat hierarkis-

spiritual ini menjadi jantung dari proses pencerdasan yang tidak hanya kognitif tetapi juga 

pembentukan adab dan karakter. 

 Peran pesantren dalam membentuk peradaban Islam Indonesia bersifat 

multidimensional. Secara kultural, pesantren berperan sebagai agen “indigenisasi Islam” yang 

mentransformasikan nilai-nilai universal Islam ke dalam idiom dan praktik budaya lokal, 



 
 
 

Tradisi Keilmuan Pesantren dalam Membentuk Peradaban Islam Indonesia 
 

83      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 

sehingga melahirkan sintesis yang harmonis (R. Michael Feener, 2022:567). Secara sosial, 

pesantren melahirkan jaringan ulama dan intelektual yang menjadi elit agama dan pemimpin 

masyarakat, yang berperan dalam pergerakan nasional, pendidikan, dan pemberdayaan 

ekonomi umat. Dengan demikian, peradaban Islam Indonesia yang moderat,inklusif, dan 

berbasis kebudayaan tidak dapat dilepaskan dari kontribusi panjang tradisi pesantren dalam 

merawat khazanah keilmuan sekaligus merespon perubahan zaman (Jajat Burhanudin, 2023: 

189). 

Relevansi tradisi keilmuan pesantren di era modern justru semakin signifikan, terutama 

dalam menjawab tantangan sekularisasi, degradasi moral, dan disrupsi informasi. Pendekatan 

holistik dan penekanan pada adab dalam mencari ilmu menjadi penyeimbang bagi pendidikan 

kontemporer yang seringkali materialistik dan instrumentalistik (Azzumardi Azra, 

2023:134). Inovasi dilakukan dengan mengintegrasikan kurikulum modern tanpa 

meninggalkan khazanah klasik, serta memanfaatkan teknologi digital untuk melestarikan dan 

mendiseminasi kitab kuning. Dengan kapasitas adaptif ini, pesantren terus mereproduksi diri 

sebagai laboratorium peradaban yang tidak hanya menjaga warisan intelektual masa lalu tetapi 

juga merumuskan etika dan ilmu pengetahuan untuk masa depan Indonesia (Samsul Ma’arif, 

2024:101)  

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus 

untuk menggali secara mendalam tradisi keilmuan pesantren dan kontribusinya dalam 

membentuk peradaban Islam Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap 

makna, nilai, dan proses sosial-budaya yang kompleks secara holistik dari perspektif subjek 

yang terlibat (john W. Creswell, 2018:41). Unit analisis difokuskan pada dua pesantren tua 

yang representatif, yaitu Pesantren Tremas di Pacitan dan Pesantren Langitan di Tuban, yang 

dipilih berdasarkan kriteria usia lebih dari satu abad, konsistensi dalam menjaga tradisi klasik, 

dan pengaruhnya yang luas dalam jaringan keulamaan nasional. Pengumpulan data dilakukan 

melalui tiga teknik utama: observasi partisipatif terhadap kegiatan belajar-mengajar dan tradisi 

harian, wawancara mendalam dengan pengasuh (kiai), ustadz, santri senior, dan alumni yang 

berperan di masyarakat, serta studi dokumen terhadap kitab kuning, manuskrip, catatan sejarah, 

dan arsip pesantren (Linda Darmalaksana, 2023:45). 

Analisis data dilakukan secara interaktif dan berkelanjutan menggunakan model 

analisis tematik Miles, Huberman, dan Saldana, yang meliputi reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. Data dari observasi, wawancara, dan dokumen dikodekan untuk 



 
 

e-ISSN : 2827-8860; p-ISSN : 2827-8852, Hal. 80-87 
 
 

84      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 
 

mengidentifikasi pola-pola terkait bentuk tradisi keilmuan (seperti 

metode bandongan, sorogan, dan bahtsul masail), nilai-nilai yang ditransmisikan, serta 

jejaring sosial-intelektual yang dibangun (Matthew B. Miles, 2020:20). Keabsahan data dijaga 

melalui triangulasi sumber (membandingkan informasi dari kiai, santri, dan dokumen) dan 

triangulasi metode (mengkonfirmasi temuan observasi melalui wawancara dan analisis 

dokumen). Selain itu, peneliti melakukan pengecekan anggota (member checking) dengan 

mengkonfirmasi interpretasi data kepada beberapa narasumber kunci untuk memastikan 

akurasi makna (Moleong, 2021: 330) 

Kerangka teoritik yang digunakan untuk menganalisis peran pesantren dalam 

membentuk peradaban adalah konsep “Islam Nusantara” sebagai bentuk akomodasi kultural 

dan keberislaman yang kontekstual, serta teori sosialisasi nilai dan reproduksi kultural Pierre 

Bourdieu tentang habitus, modal, dan ranah. Melalui lensa ini, tradisi keilmuan pesantren tidak 

hanya dipandang sebagai transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai proses 

pembentukan habitus keilmuan dan moral yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan 

bertindak para santri yang kemudian berkontribusi pada karakter peradaban Islam Indonesia 

(Ahmad Bunyan Wahib, 2022:315). Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang komprehensif tentang mekanisme dan agensi pesantren sebagai epistemic 

community dalam merajut peradaban Indonesia yang berkerakter Islami. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Tradisi keilmuan pesantren berhasil membentuk sebuah sistem epistemologi yang khas 

dan berkelanjutan dalam sejarah Islam Indonesia. Sistem ini bertumpu pada metode transmisi 

pengetahuan (sanad) dari guru (kiai) kepada santri secara langsung dan berjenjang. Metode ini 

tidak hanya menjamin otentisitas keilmuan, tetapi juga menciptakan ikatan spiritual dan moral 

yang kuat di antara komunitas pesantren. Dengan demikian, integritas ilmu dan akhlak menyatu 

dalam proses pembelajaran (M. Faisal Ismail, 2022:45). 

Kitab kuning (turats) berperan sebagai kurikulum inti yang menjadi landasan utama 

tradisi keilmuan pesantren. Penguasaan terhadap kitab-kitab klasik dari berbagai disiplin 

seperti fikih, tauhid, tasawuf, tafsir, dan bahasa Arab ini membentuk kerangka berpikir yang 

komprehensif dan mendalam pada diri santri (S. Arifin, 2022:215). Pendekatan multidisipliner 

terhadap turats ini melatih santri untuk berpikir secara sistematis dan kritis dalam memahami 

khazanah Islam. 

Jaringan intelektual pesantren yang terbentang luas, baik secara nasional melalui 

hubungan guru-murid maupun secara global melalui studi lanjut di Timur Tengah, berperan 



 
 
 

Tradisi Keilmuan Pesantren dalam Membentuk Peradaban Islam Indonesia 
 

85      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 

vital dalam menyebarkan pemikiran Islam yang moderat. Jaringan yang dinamis ini berfungsi 

sebagai saluran pertukaran gagasan dan penyaring ideologi transnasional (A. Z. Muhtador, 

2023:78). Dengan demikian, pesantren bertindak sebagai benteng sekaligus penyeimbang 

dalam percaturan pemikiran Islam global  

Dalam merespons modernitas, tradisi keilmuan pesantren menunjukkan karakter yang 

adaptif tanpa kehilangan identitas. Banyak pesantren modern kini mengintegrasikan ilmu-ilmu 

umum dan keterampilan kontemporer ke dalam kurikulumnya (M. Thoyyib, 2023:102). 

Sintesis antara ilmu agama (al-‘ulum al-diniyyah) dan ilmu umum (al-‘ulum al-‘aqliyyah) ini 

menghasilkan lulusan yang tidak hanya religius tetapi juga kompetitif di bidang sosial-

ekonomi. Proses reproduksi ulama dan intelektual Muslim melalui sistem bandongan dan 

sorogan terbukti efektif menciptakan kesinambungan kepemimpinan keagamaan. Sistem 

pengajaran intensif dan personal ini memungkinkan kiai untuk mengenal dan membimbing 

potensi santri secara utuh. (Zamakhsyari Dhofier, 2022: 89). Oleh karena itu, estafet 

kepemimpinan dan otoritas keilmuan dapat terjaga dari generasi ke genarasi. 

Kontribusi nyata tradisi keilmuan pesantren terhadap peradaban Indonesia 

termanifestasi dalam bidang etika sosial dan kewargaan. Nilai-nilai seperti hormat (ta'dzim), 

toleransi (tasamuh), dan moderasi (tawassuth) yang ditanamkan melalui pembelajaran 

membentuk sikap sosial santri yang inklusif dan menjunjung tinggi harmoni (R. Fauzi, 

2023:55). Nilai-nilai inilah yang menjadi penyangga utama kohesi sosial masyarakat Indonesia 

yang majemuk 

Di bidang kebahasaan, pesantren telah berjasa besar dalam melestarikan dan 

mengajarkan bahasa Arab sebagai kunci pembuka khazanah Islam. Penguasaan bahasa Arab 

melalui gramatika (nahwu-sharaf) dan penerjemahan kitab tidak hanya membuka akses ke teks 

primer, tetapi juga melatih kecermatan dan logika berpikir santri. Keterampilan ini menjadi 

fondasi bagi perkembangan keilmuan Islam lebih lanjut 

Tradisi keilmuan pesantren juga membentuk peradaban melalui produksi dan distribusi 

pengetahuan lokal yang otoritatif. Fatwa-fatwa kiai dan karya tulis (syarah, hasyiyah) yang 

lahir dari pesantren sering menjadi rujukan praktis dalam menyelesaikan persoalan keagamaan 

dan sosial di tingkat akar rumput (J. Muazin, 2024:112). Otoritas keilmuan ini menjembatani 

antara teks agama yang universal dengan konteks lokal yang spesifik 

Meski demikian, tantangan kontemporer seperti digitalisasi pengetahuan dan 

perubahan kebutuhan masyarakat mengharuskan tradisi keilmuan pesantren melakukan 

revitalisasi metodologis (A. R. Hakim, 2024:34). Upaya strategis seperti digitalisasi kitab 

kuning dan penguatan penulisan akademis menjadi kebutuhan mendesak. Keberlanjutan peran 



 
 

e-ISSN : 2827-8860; p-ISSN : 2827-8852, Hal. 80-87 
 
 

86      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 
 

pesantren dalam membentuk peradaban Islam Indonesia masa depan bergantung pada 

kemampuannya merawat turats sekaligus mengadopsi metode dan media pembelajaran yang 

relavan dengan zaman. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan pembahasan, tradisi keilmuan pesantren dengan metode bandongan, 

sorogan, dan integrasi ilmu kauniyah-naqliyah telah berperan fundamental dalam membentuk 

kerangka peradaban Islam Indonesia yang khas, yaitu yang bercorak sinkretis, adaptif, dan 

berbasis komunitas Proses ini berlangsung melalui transmisi keilmuan yang tidak terputus, 

penanaman nilai akhlaq al-karimah, serta peran kiai sebagai cultural broker. Hipotesis akhir 

penulis terbukti bahwa kekokohan tradisi pesantren bukanlah penghalang modernitas, 

melainkan fondasi yang memungkinkan Islam Indonesia berkembang secara autentik sekaligus 

merespon perubahan zaman. Oleh karena itu, para pemangku kebijakan dan intelektual muslim 

perlu mendorong penguatan peran pesantren sebagai laboratorium peradaban dengan 

mendukung inovasi dalam metode pengajaran dan memperluas jejaring keilmuan global, tanpa 

harus mengikis khittah dan epistemologi keilmuannya yang unik. 

 

DAFTAR REFRENSI 

Abidin, A. Z. (2024). Pesantren dan sanad keilmuan Islam Nusantara. Literasi Nusantara. 

Azra, A. (2022). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium III. 

Prenadamedia Group. 

Azra, A., et al. (2023). Pendidikan Islam di era digital: Tantangan dan strategi. UGM Press. 

Bruinessen, M. van. (2022). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di 

Indonesia. Mizan. 

Bunyan Wahib, A. (2022). Pesantren and the construction of intellectual habitus: A 

Bourdieusian analysis. Journal of Indonesian Islam, 16(2), 315–338. 

Burhanudin, J. (2023). Sejarah peradaban Islam Indonesia. RajaGrafindo Persada. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Darmalaksana, L., & Hambali, R. Y. A. (2023). Model pengembangan kurikulum pesantren 

salaf dalam menghadapi tantangan modernitas. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 35–58. 

Fadhli, M. (2023). Adaptasi kurikulum pesantren di era digital: Studi kasus di pesantren Jawa 

Timur. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 45–68. 

Faisal, M. (2022). Sanad ilmu dan otoritas keagamaan dalam tradisi pesantren. Journal of 

Qur’an and Hadith Studies, 11(2), 210–230. 

Fauzi, R. (2023). Pendidikan karakter di pesantren sebagai basis ketahanan sosial. Jurnal 

Sosiologi Agama, 17(1), 49–67. 



 
 
 

Tradisi Keilmuan Pesantren dalam Membentuk Peradaban Islam Indonesia 
 

87      JUPENSI – VOLUME. 6 NOMOR. 1 APRIL 2026  

 
 

Feener, R. M. (2022). Islamic connections: Muslim Southeast Asia and the Indian Ocean. 

Journal of Southeast Asian Studies, 53(3), 559–575. 

Hakim, A. R., & Nurhilalia, L. (2024). Disrupsi digital dan masa depan tradisi keilmuan 

pesantren. Jurnal Islam Nusantara, 8(1), 29–45. 

Hefni, W. (2023). Moderasi beragama dalam kurikulum pesantren salaf. Jurnal Masyarakat 

dan Budaya, 25(2), 189–206. 

Ismail, M. F. (2022). Pesantren, tradisi, dan peradaban. PT Elex Media Komputindo. 

Kasdi, A. (2023). Pesantren sebagai subkultur dan penjaga tradisi Islam moderat di Indonesia. 

Journal of Islamic Civilization in Southeast Asia, 12(1), 25–45. 

Ma’arif, S. (2024). Digitalisasi manuskrip dan masa depan kajian kitab kuning. Journal of 

Pesantren Studies, 5(2), 101–120. 

Madjid, N. (2023). Cita-cita Islam Indonesia. Paramadina. 

Mastuhu. (2022). Dinamika sistem pendidikan pesantren. INIS. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (4th ed.). SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). PT Remaja Rosdakarya. 

Muazin, J. (2024). Otoritas keagamaan kiai dan konstruksi hukum di tingkat lokal. Al-Manahij: 

Jurnal Kajian Hukum Islam, 18(1), 105–122. 

Muhtador, A. Z. (2023). Jaringan intelektual pesantren dan moderasi Islam di Indonesia. 

Taqrib: Jurnal Studi Agama-Agama, 6(1), 70–85. 

Suprapto, T. (Ed.). (2022). Islam Nusantara: Dari ushul fiqh hingga paham kebangsaan. PT 

Elex Media Komputindo. 

Thoyyib, M., et al. (2023). Pesantren di era 4.0: Tantangan dan inovasi. CV Literasi 

Nusantara. 

Ummul Khasanah, F. (2024). Bandongan dan sorogan: Metode klasik pendidikan karakter di 

pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 18(1), 75–95. 

Zuhri, A. (2023). Sanad keilmuan dan otoritas ulama pesantren di era digital. Teosofi: Jurnal 

Tasawuf dan Pemikiran Islam, 13(1), 30–55. 

 


