
 
Jurnal Ilmu Pendidikan (SOKO GURU) 

Volume. 5 Nomor.1 April 2025 
e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354 

DOI: https://doi.org/10.55606/sokoguru.v5i1.6246 
Available online at: https://journalshub.org/index.php/sokoguru

 

Revised: March 18, 2025;  Accepted: March 28, 2025;  Online Available; April 09, 2025; Published: July 05,2025  
  
 
 

 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga 

Pada Masyarakat Donggo Bima  
 

Hermansyah1, Mansyur2 
1,2IAIN Fattahul Muluk Papua, Kota Jayapura, Indonesia  

Alamat: Jl. Buper Merah Putih, Waena, Heram, Kota Jayapura, Provinsi Papua 
Penulis Korespondensi :  hermandikan91@gmail.com 

 
Abstract. The Maghrib rhythm is an important part of the religious life of the Donggo Bima community, marking 

the transition from worldly activities to spiritual and family activities. This article aims to examine how the 

Maghrib rhythm tradition functions as a social control mechanism and a means of strengthening family resilience. 

Using a descriptive qualitative approach, this study analyzes the social, religious, and cultural values contained 

in the customs of the Donggo Bima community before and after Maghrib time. The results of the study indicate 

that the Maghrib rhythm is not only a time of worship, but also a social system that regulates community behavior, 

strengthens family relationships, and fosters religious values and togetherness in everyday life. 

Keywords:  Maghrib Rhythm, Social Control, Family Resilience, Donggo Bima Culture 

 

Abstrak. Ritme magrib merupakan bagian penting dalam kehidupan keagamaan masyarakat Donggo Bima yang 

menandai transisi dari aktivitas duniawi menuju kegiatan spiritual dan kekeluargaan. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji bagaimana tradisi ritme magrib berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial dan sarana memperkuat 

ketahanan keluarga. Dengan pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini menganalisis nilai-nilai sosial, 

keagamaan, dan budaya yang terkandung dalam kebiasaan masyarakat Donggo Bima menjelang dan sesudah 

waktu magrib. Hasil kajian menunjukkan bahwa ritme magrib tidak hanya menjadi waktu ibadah, tetapi juga 

sistem sosial yang menata perilaku masyarakat, mempererat relasi keluarga, dan menumbuhkan nilai religius serta 

kebersamaan dalam kehidupan sehari-hari. 

Kata kunci: Ritme Magrib, Kontrol Sosial, Ketahanan Keluarga, Budaya Donggo Bima 

 

1. LATAR BELAKANG 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi informasi yang berkembang dengan pesat 

menghadirkan tantangan baru dalam upaya mendidik generasi yang religius dan mencintai 

budaya bangsa. Penggunaan gadget serta pengaruh media massa telah memberikan dampak 

terhadap perubahan pola pikir, sikap, dan perilaku generasi muda. Menghadapi kondisi 

tersebut, keluarga memiliki peran yang sangat penting sebagai pihak yang paling tepat dalam 

menetralisir dampak negatif teknologi informasi yang dapat mengancam moral generasi muda, 

melalui proses sosialisasi nilai-nilai religius dan sosial budaya pada anak (Hanifah et al., 2025). 

Transformasi pengetahuan, nilai spiritual, dan budaya yang ditanamkan sejak dini di 

lingkungan keluarga menjadi langkah strategis dalam membentengi anak dari berbagai 

pengaruh negatif yang datang dari luar. 

Keluarga merupakan unit sosial terkecil dalam masyarakat sekaligus berperan sebagai 

agen kontrol sosial bagi anak. Melalui interaksi yang intens di dalam keluarga, terbentuk 

pondasi penting bagi anak dalam berhubungan dengan lingkungan sosialnya. Oleh karena itu, 

peran orang tua dan anggota keluarga lainnya dalam membimbing serta mendidik anak menjadi 

sangat krusial. Nilai-nilai seperti kedisiplinan, kebersamaan, kejujuran, keteladanan dalam 

mailto:hermandikan91@gmail.com


 
 
 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima 

346        SOKOGURU – Volume. 5 Nomor. 2 April 2025 
 
 
 

beragama, serta penghormatan terhadap budaya sebaiknya ditanamkan sejak dini melalui 

kehidupan keluarga (Bima & Islahudin, n.d., 2022).  

Pengetahuan mengenai pentingnya nilai-nilai religius dalam pendidikan keluarga 

menjadi dasar pembentukan perilaku anak dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendidikan 

agama, anak diajarkan untuk menumbuhkan sikap kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab, 

serta berbagai perilaku positif lainnya yang berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial 

yang harmonis. Apabila nilai-nilai spiritual ditanamkan sejak dini, anak akan berkembang 

menjadi pribadi yang bermoral dan mampu membedakan mana yang benar dan salah 

berdasarkan ajaran yang diterima di lingkungan keluarga (Jumanah & Badrussalam, 2020). 

Selain nilai religius, keluarga juga berperan penting dalam menanamkan nilai budaya. 

Peran ini tidak hanya terbatas pada pengenalan tradisi dan kebiasaan, tetapi juga mencakup 

upaya menumbuhkan rasa cinta tanah air serta kesadaran terhadap keberagaman budaya di 

Indonesia. Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki kekayaan budaya yang luar biasa. 

Pemahaman terhadap keberagaman tersebut dapat diajarkan sejak dini melalui berbagai 

kegiatan, seperti mendongeng cerita rakyat, menyanyikan lagu daerah, memainkan permainan 

tradisional, serta melestarikan kebiasaan keluarga yang mengandung nilai-nilai luhur bangsa 

(Siahaan, 2012). Setiap daerah memiliki ciri khas budaya yang membedakannya dari daerah 

lain, dan dari sinilah kearifan lokal terbentuk. Budaya menjadi sarana masyarakat memaknai 

kehidupan sehari-hari. Misalnya, di Aceh, Sumatra, Bali, Maluku, Papua, dan berbagai daerah 

di Indonesia, masing-masing memiliki tradisi unik yang menjadi identitas wilayahnya. 

Salah satu budaya yang masih bertahan hingga kini terdapat di Donggo, Kabupaten Bima, 

yaitu tradisi ritme magrib. Dalam tradisi masyarakat Donggo, ritme magrib menandai waktu 

bagi warga untuk mengakhiri semua kegiatan di luar rumah, baik dalam mencari nafkah, 

pendidikan, maupun bermain. Momen magrib juga digunakan sebagai waktu evaluasi diri bagi 

seluruh anggota keluarga, sekaligus menjadi sarana bagi orang tua untuk membekali anak-anak 

dengan nilai-nilai karakter yang baik (Bima & Islahudin, n.d.). Hal ini sejalan dengan temuan 

Syahdilla & Fadhila (2025) yang menyatakan bahwa ritme magrib memiliki makna spiritual 

yang mendalam. Waktu ini tidak hanya menjadi penanda waktu shalat, tetapi juga berfungsi 

sebagai ritme sosial yang mengatur perilaku masyarakat. Aktivitas di luar rumah berkurang, 

anak-anak dihimbau kembali ke rumah, keluarga berkumpul, dan masjid menjadi pusat 

kegiatan spiritual. Fenomena ini menunjukkan bahwa ritme magrib memiliki fungsi sebagai 

kontrol sosial, di mana masyarakat secara tidak langsung menata diri untuk menghentikan 

aktivitas duniawi, memperkuat interaksi sosial, serta menanamkan nilai-nilai keagamaan. 

Dalam konteks keluarga, ritme magrib juga menjadi momen penguatan ketahanan keluarga, 



 
 
 

e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354 
 

karena tercipta ruang kebersamaan, komunikasi, serta pembentukan karakter anak sejak dini 

(Tasrif & Siti Komariah, 2021). 

Namun, seiring perkembangan zaman dan derasnya arus globalisasi, budaya ritme 

magrib di Donggo, Kabupaten Bima mulai mengalami kemunduran. Sebagian keluarga kini 

lebih sibuk dengan aktivitas masing-masing; anak-anak lebih banyak bermain gadget, 

menonton televisi, atau berkumpul di luar rumah. Kondisi ini menimbulkan kekhawatiran di 

kalangan masyarakat, karena nilai-nilai spiritual dan budaya yang dahulu melekat pada waktu 

magrib kini semakin jarang dijumpai (Fahri Najwansyah, Herry Syahbannuddin, 2024). 

Berdasarkan uraian di atas, tulisan ini melengkapi studi literatur yang ada, dengan 

demikian maka rumusan masalah dalam tulisan ini adalah: a) Bagaimana model tradisi ritme 

magrib dalam kehidupan keluarga masyarakat Donggo, Bima? b) Bagaimana peran budaya 

ritme magrib sebagai bentuk kontrol sosial dalam masyarakat Bima?, dan c) Bagaimana budaya 

ritme magrib berkontribusi terhadap penguatan ketahanan keluarga di tengah arus globalisasi?. 

Dari rumusan masalah tersebut, tujuan penulisan dapat dirumuskan sebagai berikut: a) 

Mendeskripsikan model tradisi ritme magrib dalam kehidupan keluarga masyarakat Donggo, 

Bima. b) Menganalisis fungsi budaya ritme magrib sebagai kontrol sosial yang mengatur 

perilaku dan interaksi masyarakat. c) Menjelaskan peran budaya Ritme magrib dalam 

memperkuat ketahanan keluarga serta menanamkan nilai-nilai keagamaan dan kebersamaan. 

2. LANDASAN TEORI 

2.2. Teori Struktural Fungsional 

Teori ini memandang masyarakat sebagai sebuah sistem yang terdiri atas bagian-bagian 

yang saling terkait dan berfungsi untuk menjaga keseimbangan dan stabilitas sistem 

secara keseluruhan. Dalam konteks ini, "Ritme Magrib" dianalisis sebagai sebuah 

institusi sosial yang memiliki fungsi manifes (nyata) dan laten (tersembunyi) bagi 

keberlangsungan masyarakat. 

Fungsi Manifes: Sebagai waktu ibadah dan pengajian untuk mendekatkan diri kepada 

Tuhan. 

Fungsi Laten: Berperan sebagai (a) Mekanisme Kontrol Sosial yang mengatur perilaku 

anggota masyarakat (misalnya, dengan mengosongkan ruang publik), dan (b) Penguat 

Integrasi Sosial yang mempertemukan keluarga dalam satu ruang dan waktu yang sama, 

sehingga memperkuat ikatan dan nilai-nilai kolektif. 

 

 

 



 
 
 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima 

348        SOKOGURU – Volume. 5 Nomor. 2 April 2025 
 
 
 

2.3.Kontrol Sosial 

Teori ini menjelaskan bagaimana masyarakat mengupayakan keteraturan dan 

konformitas terhadap norma-norma yang berlaku. Hirschi mengemukakan empat 

elemen pengikat (bonds) yang mencegah individu dari perilaku menyimpang: 

a. Attachment (Keterikatan): Ritme Magrib memperkuat keterikatan emosional 

individu kepada keluarga dan tetangga. Rasa hormat dan takut mengecewakan 

orang tua atau masyarakat akan membuat anak-anak dan remaja patuh untuk pulang 

dan beraktivitas di rumah. 

b. Commitment (Keterlibatan): Individu yang terlibat dalam aktivitas keagamaan dan 

keluarga pada waktu magrib memiliki komitmen terhadap nilai-nilai sosial dan 

agama, sehingga mengurangi kecenderungan untuk menyimpang. 

c. Involvement (Keterlibatan/Kesibukan): Waktu magrib diisi dengan kesibukan yang 

positif (sholat berjamaah, mengaji, membantu orang tua, makan malam bersama), 

sehingga tidak ada waktu untuk melakukan hal-hal yang dianggap negatif. 

d. Belief (Keyakinan): Keyakinan kolektif masyarakat Donggo Bima terhadap nilai 

religius dan adat istiadat yang melingkupi waktu magrib menjadi pengikat paling 

kuat. Melanggar ritme ini berarti melanggar keyakinan bersama. 

 

2.4. Konsep Ritual dan Waktu Sosial 

Durkheim membedakan antara waktu individu dan waktu kolektif (waktu sosial). 

Waktu magrib dalam masyarakat Donggo bukan sekadar penanda astronomis, tetapi 

sebuah waktu sosial yang sakral. 

a. Ritual Kolektif: Aktivitas yang berulang setiap magrib berfungsi sebagai ritual 

kolektif yang memperbarui ikatan solidaritas mekanis masyarakat. Ritual ini 

mengingatkan individu pada identitas kolektif mereka sebagai Muslim dan bagian 

dari Masyarakat Donggo. 

b. Pembagian yang Sakral dan Profan: Waktu magrib menciptakan pembagian yang 

jelas antara waktu profan (waktu bekerja, berdagang, aktivitas duniawi di siang 

hari) dan waktu sakral (waktu untuk Tuhan, keluarga, dan refleksi diri). Transisi ini 

diatur secara sosial melalui tradisi dan norma. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, dimana informasi 

dikumpulkan secara langsung dari responden yang mewakili populasi tertentu. Adapun sumber 



 
 
 

e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354 
 

data yaitu data primer dalam penelitian ini diperoleh melalui wawancara menggunakan 

kuesioner yang berisi pertanyaan mengenai tradisi ritme magrib, kontrol sosial dan ketahanan 

keluarga Donggo Bima. Data sekunder mencakup berbagai data pendukung lainnya, seperti, 

buku, jurnal, dan majalah. Setelah seluruh data terkumpul melalui tahap observasi, wawancara 

dan dokumentasi, maka dilakukan proses analisis data yang meliputi reduksu data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan (Sugiyono, 2020). 

  

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Tradisi Ritme Magrib dalam Keluarga  

Tradisi ritme magrib merupakan tradisi yang telah lama hidup dan melekat dalam 

kehidupan masyarakat Donggo, Bima. Tradisi ini berawal dari kesadaran kolektif masyarakat 

Muslim untuk menghormati waktu magrib sebagai momen peralihan antara siang dan malam 

yang memiliki nilai spiritual tinggi (Wabula et al., 2019). Dalam praktiknya, orang tua selalu 

mengingatkan kepada anak-anak untuk menghentikan segala aktivitas ketika menjelang 

magrib. Anak-anak diajarkan untuk kembali ke rumah, membersihkan diri, mengganti pakaian, 

makan bersama, melaksanakan shalat di rumah atau masjid, mengaji, kemudian belajar 

beberapa menit, dan saling berbagi cerita dengan orang tua sambil menunggu waktu shalat isya. 

Aktivitas demikian dilakukan secara berulang-ulang dengan harapan anak memiliki 

kepribadian yang baik. Hal ini sejalan dengan temuan Rahman & Suhaeb (2021) magrib 

mengaji merupakan usaha untuk memupuk kesadaran bagi masyarakat untuk mengaktifkan 

kembali program mengaji melalui kebiasan baik demi menjaga nama baik masyarakat yang 

religius dan ramah.  

 Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan; 

“Setiap magrib anak sudah harus berdiam di rumah, melaksanakan shalat, mengaji, dan 

anak diperintahkan untuk belajar beberapa menit, setelah itu kami melakukan sesi 

curhatan antara anak dan orang tua seputaran kegiatannya seharian” (Jum, 5 Oktober 

2025). 

 

Kegiatan ini dilakukan secara terus-menerus secara berulang-ulang, sehingga integrasi 

nilai agama dan budaya tetap hidup secara turun-temurun dari generasi ke generasi sesuai 

dengan harapan umum keluarga masyarakat Donggo. Bagi masyarakat Donggo ritme magrib 

dipandang bukan sekadar tanda waktu ibadah, tetapi juga merupakan mekanisme sosial yang 

menata keteraturan, menumbuhkan kedisiplinan, serta memperkuat rasa kebersamaan dalam 

keluarga dan lingkungan sosial sekitar. Namun pada praktiknya masih banyak orang tua yang 

sibuk dengan pekerjaannya dan mengabaikan proses pengawasan terhadap anak. Akibat dari 



 
 
 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima 

350        SOKOGURU – Volume. 5 Nomor. 2 April 2025 
 
 
 

kurangnya pengawasan orang tua terhadap anak, nilai-nilai religius dan budaya semakin 

merosot, sehingga anak dengan mudah melakukan aktivitas yang dapat mencederai moral 

masyarakat (Donggo & Bima, 2018). Oleh karena itu, perlu adanya sangsi sosial yang 

disepakati oleh masyarakat, agar nilai-nilai religius dan budaya tetap lestari dalam kehidupan 

masyarakat (Istighna et al., 2025). 

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan; 

“Waktu yang tepat untuk menciptakan rasa kebersamaan dalam keluarga, serta 

mempererat hubungan dan ikatan keakraban yaitu pada waktu magrib. Pada waktu 

tersebut orang tua menanamkan jiwa spiritual pada pribadi anak, karena dinilai pada 

momen tersebut merupakan waktu yang tepat untuk mengajarkan nilai-nilai agama pada 

anak dengan cara mengaji bersama dan belajar bersama” (Muhammad, 7 Oktober 2025). 

 

Ritme Magrib sebagai Bentuk Kontrol Sosial  

Dalam konteks social budaya, masyarakat Donggo bahwa perkembangan kepribadian 

anak tidak hanya dipengaruhi oleh faktor bawaan, social, tetapi juga dibentuk oleh keluarga. 

Dengan demikian orang tua memiliki peran sentral dalam mengontrol aktivitas anak. Salah satu 

bentuk kontrol sosial yang dilakukan oleh keluarga adalah memastikan anak-anak berada 

dalam rumah dan menghentikan segala aktivitas di luar menjelang magrib. Hal ini sejalan 

dengan temuan Selatan et al., (2024) larangan orang tua untuk tidak berada diluar rumah 

menjelang magrib menjadi salah satu kekhawatiran akan keselamatan anak, hal ini didasarkan 

pada kombinasi antara nilai-nilai religious dan budaya yang hidup bersama masyarakat. 

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan; 

“Kebiasaan keluarga terhadap anak menjelang magrib adalah sering ‘mengabsen’ 

keberadaan anak, apakah anak sudah ada di rumah atau belum? ketika belum kami akan 

mencarinya dan menanyakan kepada teman-temannya tentang keberadaannya” (Lani, 7 

Oktober 2025) 

 

Kontrol sosial yang dilakukan oleh orang tua kepada anak tidak sekadar memastikan 

anak-anak berada dalam rumah ketika menjelang magrib. Tetapi juga memastikan dan 

menuntun anak-anak untuk membersihkan diri, makan dan minum, shalat, mengaji serta belajar 

beberapa menit sebelum tiba waktu shalat isya. Selain menjadi tugas dan tanggung jawab orang 

tua, masyarakat juga mengingatkan bahkan menegur anak-anak yang masih melakukan 

aktivitas di luar rumah menjelang magrib. dengan demikian kontrol sosial keluarga masyarakat 

Donggo Bima, menjadi tugas bersama keluarga dan masyarakat dalam mempertahankan nilai-

nilai agama dan budaya melalui proses pewarisan nilai yang dilakukan pada saat menjelang 

magrib hingga tiba adzan shalat isya. Model pegasuhan yang sesuai dengan ajaran agama, 

keluarga, dan sekolah tentang pentingnya menanamkan nilai agama dan budaya dengan 



 
 
 

e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354 
 

menggunakan metode disiplin dan teladan, pemberian hadian atau penghargaan, dan metode 

cerita pada anak (Istighna et al., 2025). 

Hal ini senada dengan informasi yang berikan oleh salah satu informan; 

“Pada waktu magrib keluarga berkumpul, dan mengontrol aktivitas keseharian anak yang 

ada dilingkungan untuk melaksanakan shalat berjamaah di rumah atau masjid dengan 

mendengarkan ceramah singkat dari ustadz” (Andi 6 Oktober 2025). 

 

Hal ini dipertegas dengan keterangan salah satu informan; 

 

“Kebetulan rumah kami berada dekat dengan masjid, saya melihat menjelang magrib 

anak-anak sudah bersiap dengan berbusana muslim lengkap al-qur’an/iqro untuk 

bersama-sama pergi mengaji, dan orang tua sangat berperan untuk membantu 

mempersiapkannya, meskipun sebagian masih ada yang asik bermain diluar rumah” 

(Lani, 7 Oktober 2025). 

 

Melalui kebiasaan menghentikan aktivitas menjelang magrib, masyarakat secara tidak 

langsung diajarkan nilai-nilai kepatuhan terhadap waktu, kedisiplinan, serta penghormatan 

terhadap kegiatan ibadah. Orang tua memiliki peran utama dalam menegakkan kontrol sosial 

ini, terutama dalam membiasakan anak-anak untuk menghormati waktu magrib dan 

berperilaku sesuai norma agama. Selain itu, lingkungan sosial turut memperkuat fungsi kontrol 

ini. Misalnya, masyarakat yang masih menjaga tradisi ini akan menegur anak-anak yang masih 

bermain di luar rumah saat adzan magrib. Dengan demikian, ritme magrib menjadi instrumen 

sosial yang menanamkan tata nilai, meneguhkan norma, dan membentuk karakter religius 

masyarakat Donggo, Bima. Dalam konteks sosial budaya, lingkungan sekitar terutama 

keluarga berperan dalam melakukan pengawasan sosial terhadap anak dalam mencegah 

pengaruh negatif yang dapat merusak masa depan anak (Santoso, 2021). 

 

Ritme Magrib dan Penguatan Ketahanan Keluarga 

Ketahanan keluarga merupakan kondisi di mana keluarga mampu menjaga stabilitas, 

keharmonisan, dan ketahanan moral dalam menghadapi perubahan sosial (Online, 2025). 

Dalam konteks ini, ritme magrib berperan sebagai sarana pembentukan dan pemeliharaan 

ketahanan keluarga melalui penguatan nilai spiritual dan kebersamaan. Konstribusi keluarga 

dalam mensosialisasikan nilai-nilai pendidikan Islam untuk membentuk karakter Islam anak 

dilakukan dengan membimbing, mengarahkan agar anak dapat mengamalkan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sehari-hari melalui pembelajaran al-Qur’an (Sutarto, 2023).  

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan; 

“Waktu magrib sangat memberikan konstribusi dalam penguatan keluarga. Saling 

mengharapkan dan menanyakan kehadiran setiap anggota keluarga, saling menanyakan 



 
 
 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima 

352        SOKOGURU – Volume. 5 Nomor. 2 April 2025 
 
 
 

dan menceritakan aktivitas masing-masing seharian diluar rumah” ( Fitri, 7 Oktober 

2025).   

 

Tradisi berkumpul pada waktu magrib menciptakan momen komunikasi antarangota 

keluarga. Orang tua dapat berinteraksi langsung dengan anak-anaknya, menanamkan nilai-nilai 

agama, serta membentuk karakter yang berlandaskan moralitas. Kegiatan seperti shalat 

berjamaah, membaca do’a bersama, atau makan malam keluarga menjadi wadah penguatan 

ikatan emosional keluarga (Hasan, 2021). Ketahanan keluarga dipengaruhi oleh nilai-nilai 

kearifan lokal masyarakat setempat yang selalu menjaga keharmonisan keluarga dalam hidup 

bermasyarakat, berbangsa dan bernegara (Perdana, 2019).  

Namun, perkembangan teknologi dan perubahan gaya hidup modern membawa 

tantangan baru bagi pelestarian tradisi ini. Banyak anak dan remaja kini lebih tertarik pada 

gawai, televisi, atau media sosial, sehingga waktu magrib yang dahulu menjadi momen sakral 

mulai diabaikan. Kondisi ini menunjukkan bahwa ketahanan keluarga modern perlu kembali 

ditopang oleh nilai-nilai budaya lokal seperti ritme magrib, agar keseimbangan antara 

spiritualitas dan modernitas tetap terjaga (Dahu, 2025). 

Hal ini sejalan dengan informasi yang diberikan oleh informan; 

“Zaman sekarang anak sudah mengenal gadged, sehingga anak-anak akan cenderung 

mengikuti arah modernisasi yang ada berdampak pada sulitnya menanamkan nilai luhur 

yang baik pada anak, maka disinilah peran orang tua dalam mengontrol anak, agar 

terhindar dari pengaruh negatif akibat modernisasi” (Fitri, 7 Oktober 2025). 

 

Hal yang serupa diutarakan oleh salah informan; 

 

“Biasanya kami selalu membatasi pertemanan anak, penggunaan handpond, dan selalu 

mengingatkan untuk menjaga waktu shalat, mengaji, dan belajar yang berkaitan dengan 

materi yang telah diajarkan oleh guru di sekolah” (Andi, 6 Oktober 2025). 

 

Aktivitas pembiasaan yang dilakukan oleh keluarga dengan melibatkan anak dalam 

setiap aktivitas rumah, meskipun masih ada sebagian orang tua yang memanjakkan anak. 

Terdapat sebagian orang tua yang belum memahami makna kalimat “The Power of Habit” 

masa depan anak tergantung bagaimana sikap orang tua saat sekarang. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Ritme magrib pada masyarakat Donggo, Bima, bukan sekadar rutinitas keagamaan, tetapi 

juga merupakan sistem sosial yang memiliki peran penting sebagai mekanisme kontrol sosial 

sekaligus penguatan ketahanan keluarga. Melalui kebiasaan berhenti beraktivitas, berkumpul 

bersama, makan, shalat berjamaah di rumah atau masjid, mengaji, dan belajar, masyarakat 



 
 
 

e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354 
 

Donggo, Bima, membangun tatanan sosial yang harmonis dan religius. Pelestarian nilai ritme 

magrib menjadi sangat penting agar ketahanan sosial dan keluarga tetap terjaga di tengah arus 

modernisasi dan globalisasi. 

Sebagai saran diharapkan kepada para pecinta budaya lokal agar sekiranya dapat 

mengabadikan tradisi ritme magrib melalui media lokal, buku, atau video dokumenter untuk 

meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya nilai budaya ini. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Bima, D. I. K., & Islahudin, Z. (n.d.). DALAM MELESTARIKAN NILAI-NILAI BUDAYA 

RIMPU. 60–68. 

Dahu, M. L. (2025). The Reconstruction of Local Wisdom as Socio-Political Ethics : A 

Conceptual Inquiry into the Philosophy of Maja Labo Dahu in Bima Society. 6(3), 474–

480. 

Donggo, K., & Bima, K. (2018). Peranan bimbingan penyuluhan islam (bpi) dalam 

memperbaiki moral remaja di desa doridungga kecamatan donggo kabupaten. 

Fahri Najwansyah, Herry Syahbannuddin, A. S. (2024). Peranan Keluarga Dalam Pelaksanaan 

Pendidikan Agama Islam Di Lingkungan 6 Kelurahan Satria Kecamatan Padang Hilir 

Kota Tebing Tinggi. At-Tarbiyah, Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(2), 

18–28. 

Hanifah, U., Maulidin, S., & Prayitno. (2025). KHAZANAH : Jurnal Studi Ilmu Agama, Sosial 

dan Kebudayaan Vol. 1, No. 1, Tahun 2025 Online Journal System : 

https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah. KHAZANAH : Jurnal Studi Ilmu Agama, 

Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 64–74. 

Hasan. (2021). Membangun masyarakat melalui kearifan lokal budaya Bima “Lamba Angi.” 

Jurnal Ilmu Budaya, 9(2), 109–114. 

https://journal.unhas.ac.id/index.php/jib/article/view/15002 

Istighna, L. N., Mulyandika, G. A., & Amalia, H. A. (2025). Implementation of the “Maghrib 

Mengaji” Program as a Medium for Early Childhood Qur’an Learning. 2(2), 76–84. 

Jumanah, J., & Badrussalam, U. (2020). Revolusi Mental Melalui Penerapan Kebijakan 

Gerakan Magrib Mengaji Di Kabupaten Lebak. Transparansi : Jurnal Ilmiah Ilmu 

Administrasi, 3(2), 160–166. https://doi.org/10.31334/transparansi.v3i2.1098 

Online, I. (2025). SYAIKHONA : Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam PERAN 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MENINGKATKAN KETAHANAN. 3–5. 

https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.305 

Perdana, F. R. (2019). Ketahanan Keluarga Berbasis Kearifan Lokal Penunjang Industri Kreatif 

Pariwisata. SOSIOHUMANIORA: Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial Dan Humaniora, 5(2), 1–13. 

https://doi.org/10.30738/sosio.v5i2.4730 

Rahman, A., & Suhaeb, F. W. (2021). Habituasi Gerakan Maghrib Mengaji Pada Masyarakat 

Desa Pakkabba Kabupaten Takalar. 1(2), 75–84. 

Santoso, M. B. (2021). KENAKALAN REMAJA. 2(3). 

Selatan, K. T., Sari, B., Siregar, D., & Lubis, S. E. (2024). Paradigma Orang Tua Dalam 

Melarang Anak Keluar Rumah Menjelang Maghrib Di Desa Batu Hula Kecamatan 

Batang Toru. 01(03), 10–17. 

Siahaan, R. (2012). Ketahanan Sosial Keluarga: Perspektif Pekerjaan Sosial. Sosio Informa, 

17(2), 82–96. https://doi.org/10.33007/inf.v17i2.95 

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D. 



 
 
 

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima 

354        SOKOGURU – Volume. 5 Nomor. 2 April 2025 
 
 
 

Sutarto, S. (2023). Kontribusi Keluarga dalam Menanamkan Nilai-nilai Pendidikan Islam 

Untuk Membentuk Karakter Islami Remaja. In Belajea: Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 8, 

Issue 1, p. 67). https://doi.org/10.29240/belajea.v8i1.6602 

Syahdilla, J., & Fadhila, F. (2025). Meningkatkan Motivasi Belajar Agama Anak-anak Melalui 

Gerakan Mengaji Magrib di Kelurahan Suka Ramai , Binjai Barat. 02, 804–814. 

Tasrif, T., & Siti Komariah. (2021). Model Penguatankarakter Masyarakat Berbasis Nilai 

Kearifan Lokal “Maja Labo Dahu” Dalam Perspektif Budaya Bima. Jurnal Ilmu 

Administrasi Negara, 18(1), 51–67. https://doi.org/10.59050/jian.v18i1.138 

Wabula, A. L., Musyawir, M., Irmawati, A., Rebel, B., Darajat, D. M., Chairul Basrun 

Umanailo, M., & Hamid, I. (2019). Maghrib Movement. International Journal of 

Scientific and Technology Research, 8(9), 2134–2138. 

 

 

 

 

 


