Jurnal [lmu Pendidikan (SOKO GURU)

Volume. 5 Nomor.1 April 2025

e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354

DOI: https://doi.org/10.55606/sokoguru.v5i1.6246

Available online at: https://journalshub.org/index.php/sokoguru

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga
Pada Masyarakat Donggo Bima

Hermansyah?, Mansyur?

L2JAIN Fattahul Muluk Papua, Kota Jayapura, Indonesia
Alamat: JI. Buper Merah Putih, Waena, Heram, Kota Jayapura, Provinsi Papua
Penulis Korespondensi : _hermandikan91@gmail.com

Abstract. The Maghrib rhythm is an important part of the religious life of the Donggo Bima community, marking
the transition from worldly activities to spiritual and family activities. This article aims to examine how the
Maghrib rhythm tradition functions as a social control mechanism and a means of strengthening family resilience.
Using a descriptive qualitative approach, this study analyzes the social, religious, and cultural values contained
in the customs of the Donggo Bima community before and after Maghrib time. The results of the study indicate
that the Maghrib rhythm is not only a time of worship, but also a social system that regulates community behavior,
strengthens family relationships, and fosters religious values and togetherness in everyday life.

Keywords: Maghrib Rhythm, Social Control, Family Resilience, Donggo Bima Culture

Abstrak. Ritme magrib merupakan bagian penting dalam kehidupan keagamaan masyarakat Donggo Bima yang
menandai transisi dari aktivitas duniawi menuju kegiatan spiritual dan kekeluargaan. Artikel ini bertujuan untuk
mengkaji bagaimana tradisi ritme magrib berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial dan sarana memperkuat
ketahanan keluarga. Dengan pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini menganalisis nilai-nilai sosial,
keagamaan, dan budaya yang terkandung dalam kebiasaan masyarakat Donggo Bima menjelang dan sesudah
waktu magrib. Hasil kajian menunjukkan bahwa ritme magrib tidak hanya menjadi waktu ibadah, tetapi juga
sistem sosial yang menata perilaku masyarakat, mempererat relasi keluarga, dan menumbuhkan nilai religius serta
kebersamaan dalam kehidupan sehari-hari.

Kata kunci: Ritme Magrib, Kontrol Sosial, Ketahanan Keluarga, Budaya Donggo Bima

1. LATAR BELAKANG

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi informasi yang berkembang dengan pesat
menghadirkan tantangan baru dalam upaya mendidik generasi yang religius dan mencintai
budaya bangsa. Penggunaan gadget serta pengaruh media massa telah memberikan dampak
terhadap perubahan pola pikir, sikap, dan perilaku generasi muda. Menghadapi kondisi
tersebut, keluarga memiliki peran yang sangat penting sebagai pihak yang paling tepat dalam
menetralisir dampak negatif teknologi informasi yang dapat mengancam moral generasi muda,
melalui proses sosialisasi nilai-nilai religius dan sosial budaya pada anak (Hanifah et al., 2025).
Transformasi pengetahuan, nilai spiritual, dan budaya yang ditanamkan sejak dini di
lingkungan keluarga menjadi langkah strategis dalam membentengi anak dari berbagai
pengaruh negatif yang datang dari luar.

Keluarga merupakan unit sosial terkecil dalam masyarakat sekaligus berperan sebagai
agen kontrol sosial bagi anak. Melalui interaksi yang intens di dalam keluarga, terbentuk
pondasi penting bagi anak dalam berhubungan dengan lingkungan sosialnya. Oleh karena itu,
peran orang tua dan anggota keluarga lainnya dalam membimbing serta mendidik anak menjadi

sangat krusial. Nilai-nilai seperti kedisiplinan, kebersamaan, kejujuran, keteladanan dalam

Revised: March 18, 2025; Accepted: March 28, 2025; Online Available; April 09, 2025, Published: July 05,2025


mailto:hermandikan91@gmail.com

Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima

beragama, serta penghormatan terhadap budaya sebaiknya ditanamkan sejak dini melalui
kehidupan keluarga (Bima & Islahudin, n.d., 2022).

Pengetahuan mengenai pentingnya nilai-nilai religius dalam pendidikan keluarga
menjadi dasar pembentukan perilaku anak dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendidikan
agama, anak diajarkan untuk menumbuhkan sikap kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab,
serta berbagai perilaku positif lainnya yang berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial
yang harmonis. Apabila nilai-nilai spiritual ditanamkan sejak dini, anak akan berkembang
menjadi pribadi yang bermoral dan mampu membedakan mana yang benar dan salah
berdasarkan ajaran yang diterima di lingkungan keluarga (Jumanah & Badrussalam, 2020).

Selain nilai religius, keluarga juga berperan penting dalam menanamkan nilai budaya.
Peran ini tidak hanya terbatas pada pengenalan tradisi dan kebiasaan, tetapi juga mencakup
upaya menumbuhkan rasa cinta tanah air serta kesadaran terhadap keberagaman budaya di
Indonesia. Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki kekayaan budaya yang luar biasa.
Pemahaman terhadap keberagaman tersebut dapat diajarkan sejak dini melalui berbagai
kegiatan, seperti mendongeng cerita rakyat, menyanyikan lagu daerah, memainkan permainan
tradisional, serta melestarikan kebiasaan keluarga yang mengandung nilai-nilai luhur bangsa
(Siahaan, 2012). Setiap daerah memiliki ciri khas budaya yang membedakannya dari daerah
lain, dan dari sinilah kearifan lokal terbentuk. Budaya menjadi sarana masyarakat memaknai
kehidupan sehari-hari. Misalnya, di Aceh, Sumatra, Bali, Maluku, Papua, dan berbagai daerah
di Indonesia, masing-masing memiliki tradisi unik yang menjadi identitas wilayahnya.

Salah satu budaya yang masih bertahan hingga kini terdapat di Donggo, Kabupaten Bima,
yaitu tradisi ritme magrib. Dalam tradisi masyarakat Donggo, ritme magrib menandai waktu
bagi warga untuk mengakhiri semua kegiatan di luar rumah, baik dalam mencari nafkah,
pendidikan, maupun bermain. Momen magrib juga digunakan sebagai waktu evaluasi diri bagi
seluruh anggota keluarga, sekaligus menjadi sarana bagi orang tua untuk membekali anak-anak
dengan nilai-nilai karakter yang baik (Bima & Islahudin, n.d.). Hal ini sejalan dengan temuan
Syahdilla & Fadhila (2025) yang menyatakan bahwa ritme magrib memiliki makna spiritual
yang mendalam. Waktu ini tidak hanya menjadi penanda waktu shalat, tetapi juga berfungsi
sebagai ritme sosial yang mengatur perilaku masyarakat. Aktivitas di luar rumah berkurang,
anak-anak dihimbau kembali ke rumah, keluarga berkumpul, dan masjid menjadi pusat
kegiatan spiritual. Fenomena ini menunjukkan bahwa ritme magrib memiliki fungsi sebagai
kontrol sosial, di mana masyarakat secara tidak langsung menata diri untuk menghentikan
aktivitas duniawi, memperkuat interaksi sosial, serta menanamkan nilai-nilai keagamaan.

Dalam konteks keluarga, ritme magrib juga menjadi momen penguatan ketahanan keluarga,

346 | SOKOGURU - Volume. 5 Nomor. 2 April 2025



e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354

karena tercipta ruang kebersamaan, komunikasi, serta pembentukan karakter anak sejak dini
(Tasrif & Siti Komariah, 2021).

Namun, seiring perkembangan zaman dan derasnya arus globalisasi, budaya ritme
magrib di Donggo, Kabupaten Bima mulai mengalami kemunduran. Sebagian keluarga kini
lebih sibuk dengan aktivitas masing-masing; anak-anak lebih banyak bermain gadget,
menonton televisi, atau berkumpul di luar rumah. Kondisi ini menimbulkan kekhawatiran di
kalangan masyarakat, karena nilai-nilai spiritual dan budaya yang dahulu melekat pada waktu
magrib kini semakin jarang dijumpai (Fahri Najwansyah, Herry Syahbannuddin, 2024).

Berdasarkan uraian di atas, tulisan ini melengkapi studi literatur yang ada, dengan
demikian maka rumusan masalah dalam tulisan ini adalah: a) Bagaimana model tradisi ritme
magrib dalam kehidupan keluarga masyarakat Donggo, Bima? b) Bagaimana peran budaya
ritme magrib sebagai bentuk kontrol sosial dalam masyarakat Bima?, dan ¢) Bagaimana budaya
ritme magrib berkontribusi terhadap penguatan ketahanan keluarga di tengah arus globalisasi?.
Dari rumusan masalah tersebut, tujuan penulisan dapat dirumuskan sebagai berikut: a)
Mendeskripsikan model tradisi ritme magrib dalam kehidupan keluarga masyarakat Donggo,
Bima. b) Menganalisis fungsi budaya ritme magrib sebagai kontrol sosial yang mengatur
perilaku dan interaksi masyarakat. c) Menjelaskan peran budaya Ritme magrib dalam
memperkuat ketahanan keluarga serta menanamkan nilai-nilai keagamaan dan kebersamaan.
2. LANDASAN TEORI
2.2. Teori Struktural Fungsional

Teori ini memandang masyarakat sebagai sebuah sistem yang terdiri atas bagian-bagian
yang saling terkait dan berfungsi untuk menjaga keseimbangan dan stabilitas sistem
secara keseluruhan. Dalam konteks ini, "Ritme Magrib" dianalisis sebagai sebuah
institusi sosial yang memiliki fungsi manifes (nyata) dan laten (tersembunyi) bagi
keberlangsungan masyarakat.

Fungsi Manifes: Sebagai waktu ibadah dan pengajian untuk mendekatkan diri kepada

Tuhan.

Fungsi Laten: Berperan sebagai (a) Mekanisme Kontrol Sosial yang mengatur perilaku
anggota masyarakat (misalnya, dengan mengosongkan ruang publik), dan (b) Penguat
Integrasi Sosial yang mempertemukan keluarga dalam satu ruang dan waktu yang sama,

sehingga memperkuat ikatan dan nilai-nilai kolektif.



Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima

2.3.Kontrol Sosial

Teori ini menjelaskan bagaimana masyarakat mengupayakan Kketeraturan dan
konformitas terhadap norma-norma yang berlaku. Hirschi mengemukakan empat
elemen pengikat (bonds) yang mencegah individu dari perilaku menyimpang:

a. Attachment (Keterikatan): Ritme Magrib memperkuat keterikatan emosional
individu kepada keluarga dan tetangga. Rasa hormat dan takut mengecewakan
orang tua atau masyarakat akan membuat anak-anak dan remaja patuh untuk pulang
dan beraktivitas di rumah.

b. Commitment (Keterlibatan): Individu yang terlibat dalam aktivitas keagamaan dan
keluarga pada waktu magrib memiliki komitmen terhadap nilai-nilai sosial dan
agama, sehingga mengurangi kecenderungan untuk menyimpang.

c. Involvement (Keterlibatan/Kesibukan): Waktu magrib diisi dengan kesibukan yang
positif (sholat berjamaah, mengaji, membantu orang tua, makan malam bersama),
sehingga tidak ada waktu untuk melakukan hal-hal yang dianggap negatif.

d. Belief (Keyakinan): Keyakinan kolektif masyarakat Donggo Bima terhadap nilai
religius dan adat istiadat yang melingkupi waktu magrib menjadi pengikat paling

kuat. Melanggar ritme ini berarti melanggar keyakinan bersama.

2.4. Konsep Ritual dan Waktu Sosial

Durkheim membedakan antara waktu individu dan waktu kolektif (waktu sosial).
Waktu magrib dalam masyarakat Donggo bukan sekadar penanda astronomis, tetapi
sebuah waktu sosial yang sakral.

a. Ritual Kolektif: Aktivitas yang berulang setiap magrib berfungsi sebagai ritual
kolektif yang memperbarui ikatan solidaritas mekanis masyarakat. Ritual ini
mengingatkan individu pada identitas kolektif mereka sebagai Muslim dan bagian
dari Masyarakat Donggo.

b. Pembagian yang Sakral dan Profan: Waktu magrib menciptakan pembagian yang
jelas antara waktu profan (waktu bekerja, berdagang, aktivitas duniawi di siang
hari) dan waktu sakral (waktu untuk Tuhan, keluarga, dan refleksi diri). Transisi ini

diatur secara sosial melalui tradisi dan norma.

3. METODE PENELITIAN

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, dimana informasi

dikumpulkan secara langsung dari responden yang mewakili populasi tertentu. Adapun sumber

348

SOKOGURU - Volume. 5 Nomor. 2 April 2025



e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354

data yaitu data primer dalam penelitian ini diperoleh melalui wawancara menggunakan
kuesioner yang berisi pertanyaan mengenai tradisi ritme magrib, kontrol sosial dan ketahanan
keluarga Donggo Bima. Data sekunder mencakup berbagai data pendukung lainnya, seperti,
buku, jurnal, dan majalah. Setelah seluruh data terkumpul melalui tahap observasi, wawancara
dan dokumentasi, maka dilakukan proses analisis data yang meliputi reduksu data, penyajian

data, dan penarikan kesimpulan (Sugiyono, 2020).

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Tradisi Ritme Magrib dalam Keluarga

Tradisi ritme magrib merupakan tradisi yang telah lama hidup dan melekat dalam
kehidupan masyarakat Donggo, Bima. Tradisi ini berawal dari kesadaran kolektif masyarakat
Muslim untuk menghormati waktu magrib sebagai momen peralihan antara siang dan malam
yang memiliki nilai spiritual tinggi (Wabula et al., 2019). Dalam praktiknya, orang tua selalu
mengingatkan kepada anak-anak untuk menghentikan segala aktivitas ketika menjelang
magrib. Anak-anak diajarkan untuk kembali ke rumah, membersihkan diri, mengganti pakaian,
makan bersama, melaksanakan shalat di rumah atau masjid, mengaji, kemudian belajar
beberapa menit, dan saling berbagi cerita dengan orang tua sambil menunggu waktu shalat isya.
Aktivitas demikian dilakukan secara berulang-ulang dengan harapan anak memiliki
kepribadian yang baik. Hal ini sejalan dengan temuan Rahman & Suhaeb (2021) magrib
mengaji merupakan usaha untuk memupuk kesadaran bagi masyarakat untuk mengaktifkan
kembali program mengaji melalui kebiasan baik demi menjaga nama baik masyarakat yang
religius dan ramah.

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan;

“Setiap magrib anak sudah harus berdiam di rumah, melaksanakan shalat, mengaji, dan
anak diperintahkan untuk belajar beberapa menit, setelah itu kami melakukan sesi
curhatan antara anak dan orang tua seputaran kegiatannya seharian” (Jum, 5 Oktober

2025).

Kegiatan ini dilakukan secara terus-menerus secara berulang-ulang, sehingga integrasi
nilai agama dan budaya tetap hidup secara turun-temurun dari generasi ke generasi sesuai
dengan harapan umum keluarga masyarakat Donggo. Bagi masyarakat Donggo ritme magrib
dipandang bukan sekadar tanda waktu ibadah, tetapi juga merupakan mekanisme sosial yang
menata keteraturan, menumbuhkan kedisiplinan, serta memperkuat rasa kebersamaan dalam
keluarga dan lingkungan sosial sekitar. Namun pada praktiknya masih banyak orang tua yang
sibuk dengan pekerjaannya dan mengabaikan proses pengawasan terhadap anak. Akibat dari



Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima

kurangnya pengawasan orang tua terhadap anak, nilai-nilai religius dan budaya semakin
merosot, sehingga anak dengan mudah melakukan aktivitas yang dapat mencederai moral
masyarakat (Donggo & Bima, 2018). Oleh karena itu, perlu adanya sangsi sosial yang
disepakati oleh masyarakat, agar nilai-nilai religius dan budaya tetap lestari dalam kehidupan
masyarakat (Istighna et al., 2025).

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan;

“Waktu yang tepat untuk menciptakan rasa kebersamaan dalam keluarga, serta

mempererat hubungan dan ikatan keakraban yaitu pada waktu magrib. Pada waktu

tersebut orang tua menanamkan jiwa spiritual pada pribadi anak, karena dinilai pada

momen tersebut merupakan waktu yang tepat untuk mengajarkan nilai-nilai agama pada

anak dengan cara mengaji bersama dan belajar bersama” (Muhammad, 7 Oktober 2025).
Ritme Magrib sebagai Bentuk Kontrol Sosial

Dalam konteks social budaya, masyarakat Donggo bahwa perkembangan kepribadian
anak tidak hanya dipengaruhi oleh faktor bawaan, social, tetapi juga dibentuk oleh keluarga.
Dengan demikian orang tua memiliki peran sentral dalam mengontrol aktivitas anak. Salah satu
bentuk kontrol sosial yang dilakukan oleh keluarga adalah memastikan anak-anak berada
dalam rumah dan menghentikan segala aktivitas di luar menjelang magrib. Hal ini sejalan
dengan temuan Selatan et al., (2024) larangan orang tua untuk tidak berada diluar rumah
menjelang magrib menjadi salah satu kekhawatiran akan keselamatan anak, hal ini didasarkan
pada kombinasi antara nilai-nilai religious dan budaya yang hidup bersama masyarakat.

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan;

“Kebiasaan keluarga terhadap anak menjelang magrib adalah sering ‘mengabsen’
keberadaan anak, apakah anak sudah ada di rumah atau belum? ketika belum kami akan
mencarinya dan menanyakan kepada teman-temannya tentang keberadaannya” (Lani, 7
Oktober 2025)

Kontrol sosial yang dilakukan oleh orang tua kepada anak tidak sekadar memastikan
anak-anak berada dalam rumah ketika menjelang magrib. Tetapi juga memastikan dan
menuntun anak-anak untuk membersihkan diri, makan dan minum, shalat, mengaji serta belajar
beberapa menit sebelum tiba waktu shalat isya. Selain menjadi tugas dan tanggung jawab orang
tua, masyarakat juga mengingatkan bahkan menegur anak-anak yang masih melakukan
aktivitas di luar rumah menjelang magrib. dengan demikian kontrol sosial keluarga masyarakat
Donggo Bima, menjadi tugas bersama keluarga dan masyarakat dalam mempertahankan nilai-
nilai agama dan budaya melalui proses pewarisan nilai yang dilakukan pada saat menjelang
magrib hingga tiba adzan shalat isya. Model pegasuhan yang sesuai dengan ajaran agama,
keluarga, dan sekolah tentang pentingnya menanamkan nilai agama dan budaya dengan

350 | SOKOGURU - Volume. 5 Nomor. 2 April 2025



e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354

menggunakan metode disiplin dan teladan, pemberian hadian atau penghargaan, dan metode
cerita pada anak (Istighna et al., 2025).
Hal ini senada dengan informasi yang berikan oleh salah satu informan;

“Pada waktu magrib keluarga berkumpul, dan mengontrol aktivitas keseharian anak yang
ada dilingkungan untuk melaksanakan shalat berjamaah di rumah atau masjid dengan
mendengarkan ceramah singkat dari ustadz” (Andi 6 Oktober 2025).

Hal ini dipertegas dengan keterangan salah satu informan;

“Kebetulan rumah kami berada dekat dengan masjid, saya melihat menjelang magrib

anak-anak sudah bersiap dengan berbusana muslim lengkap al-qur’an/iqro untuk

bersama-sama pergi mengaji, dan orang tua sangat berperan untuk membantu
mempersiapkannya, meskipun sebagian masih ada yang asik bermain diluar rumah”

(Lani, 7 Oktober 2025).

Melalui kebiasaan menghentikan aktivitas menjelang magrib, masyarakat secara tidak
langsung diajarkan nilai-nilai kepatuhan terhadap waktu, kedisiplinan, serta penghormatan
terhadap kegiatan ibadah. Orang tua memiliki peran utama dalam menegakkan kontrol sosial
ini, terutama dalam membiasakan anak-anak untuk menghormati waktu magrib dan
berperilaku sesuai norma agama. Selain itu, lingkungan sosial turut memperkuat fungsi kontrol
ini. Misalnya, masyarakat yang masih menjaga tradisi ini akan menegur anak-anak yang masih
bermain di luar rumah saat adzan magrib. Dengan demikian, ritme magrib menjadi instrumen
sosial yang menanamkan tata nilai, meneguhkan norma, dan membentuk karakter religius
masyarakat Donggo, Bima. Dalam konteks sosial budaya, lingkungan sekitar terutama
keluarga berperan dalam melakukan pengawasan sosial terhadap anak dalam mencegah

pengaruh negatif yang dapat merusak masa depan anak (Santoso, 2021).

Ritme Magrib dan Penguatan Ketahanan Keluarga

Ketahanan keluarga merupakan kondisi di mana keluarga mampu menjaga stabilitas,
keharmonisan, dan ketahanan moral dalam menghadapi perubahan sosial (Online, 2025).
Dalam konteks ini, ritme magrib berperan sebagai sarana pembentukan dan pemeliharaan
ketahanan keluarga melalui penguatan nilai spiritual dan kebersamaan. Konstribusi keluarga
dalam mensosialisasikan nilai-nilai pendidikan Islam untuk membentuk karakter Islam anak
dilakukan dengan membimbing, mengarahkan agar anak dapat mengamalkan nilai-nilai Islam
dalam kehidupan sehari-hari melalui pembelajaran al-Qur’an (Sutarto, 2023).

Hal ini senada dengan ungkapan salah satu informan;

“Waktu magrib sangat memberikan konstribusi dalam penguatan keluarga. Saling
mengharapkan dan menanyakan kehadiran setiap anggota keluarga, saling menanyakan



Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima

dan menceritakan aktivitas masing-masing seharian diluar rumah” ( Fitri, 7 Oktober

2025).

Tradisi berkumpul pada waktu magrib menciptakan momen komunikasi antarangota
keluarga. Orang tua dapat berinteraksi langsung dengan anak-anaknya, menanamkan nilai-nilai
agama, serta membentuk karakter yang berlandaskan moralitas. Kegiatan seperti shalat
berjamaah, membaca do’a bersama, atau makan malam keluarga menjadi wadah penguatan
ikatan emosional keluarga (Hasan, 2021). Ketahanan keluarga dipengaruhi oleh nilai-nilai
kearifan lokal masyarakat setempat yang selalu menjaga keharmonisan keluarga dalam hidup
bermasyarakat, berbangsa dan bernegara (Perdana, 2019).

Namun, perkembangan teknologi dan perubahan gaya hidup modern membawa
tantangan baru bagi pelestarian tradisi ini. Banyak anak dan remaja kini lebih tertarik pada
gawali, televisi, atau media sosial, sehingga waktu magrib yang dahulu menjadi momen sakral
mulai diabaikan. Kondisi ini menunjukkan bahwa ketahanan keluarga modern perlu kembali
ditopang oleh nilai-nilai budaya lokal seperti ritme magrib, agar keseimbangan antara
spiritualitas dan modernitas tetap terjaga (Dahu, 2025).

Hal ini sejalan dengan informasi yang diberikan oleh informan;

“Zaman sekarang anak sudah mengenal gadged, sehingga anak-anak akan cenderung
mengikuti arah modernisasi yang ada berdampak pada sulitnya menanamkan nilai luhur
yang baik pada anak, maka disinilah peran orang tua dalam mengontrol anak, agar
terhindar dari pengaruh negatif akibat modernisasi” (Fitri, 7 Oktober 2025).

Hal yang serupa diutarakan oleh salah informan;

“Biasanya kami selalu membatasi pertemanan anak, penggunaan handpond, dan selalu

mengingatkan untuk menjaga waktu shalat, mengaji, dan belajar yang berkaitan dengan

materi yang telah diajarkan oleh guru di sekolah” (Andi, 6 Oktober 2025).

Aktivitas pembiasaan yang dilakukan oleh keluarga dengan melibatkan anak dalam
setiap aktivitas rumah, meskipun masih ada sebagian orang tua yang memanjakkan anak.
Terdapat sebagian orang tua yang belum memahami makna kalimat “The Power of Habit”

masa depan anak tergantung bagaimana sikap orang tua saat sekarang.

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Ritme magrib pada masyarakat Donggo, Bima, bukan sekadar rutinitas keagamaan, tetapi
juga merupakan sistem sosial yang memiliki peran penting sebagai mekanisme kontrol sosial
sekaligus penguatan ketahanan keluarga. Melalui kebiasaan berhenti beraktivitas, berkumpul
bersama, makan, shalat berjamaah di rumah atau masjid, mengaji, dan belajar, masyarakat

352 | SOKOGURU - Volume. 5 Nomor. 2 April 2025



e-ISSN : 3090-9473; p-ISSN : 3090-5729, Hal. 345-354

Donggo, Bima, membangun tatanan sosial yang harmonis dan religius. Pelestarian nilai ritme
magrib menjadi sangat penting agar ketahanan sosial dan keluarga tetap terjaga di tengah arus
modernisasi dan globalisasi.

Sebagai saran diharapkan kepada para pecinta budaya lokal agar sekiranya dapat
mengabadikan tradisi ritme magrib melalui media lokal, buku, atau video dokumenter untuk

meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya nilai budaya ini.

DAFTAR REFERENSI

Bima, D. I. K., & Islahudin, Z. (n.d.). DALAM MELESTARIKAN NILAI-NILAI BUDAYA
RIMPU. 60-68.

Dahu, M. L. (2025). The Reconstruction of Local Wisdom as Socio-Political Ethics: A
Conceptual Inquiry into the Philosophy of Maja Labo Dahu in Bima Society. 6(3), 474—
480.

Donggo, K., & Bima, K. (2018). Peranan bimbingan penyuluhan islam (bpi) dalam
memperbaiki moral remaja di desa doridungga kecamatan donggo kabupaten.

Fahri Najwansyah, Herry Syahbannuddin, A. S. (2024). Peranan Keluarga Dalam Pelaksanaan
Pendidikan Agama Islam Di Lingkungan 6 Kelurahan Satria Kecamatan Padang Hilir
Kota Tebing Tinggi. At-Tarbiyah, Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(2),
18-28.

Hanifah, U., Maulidin, S., & Prayitno. (2025). KHAZANAH : Jurnal Studi [lmu Agama, Sosial
dan Kebudayaan Vol. 1, No. 1, Tahun 2025 Online Journal System:
https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah. KHAZANAH : Jurnal Studi Ilmu Agama,
Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 64—74.

Hasan. (2021). Membangun masyarakat melalui kearifan lokal budaya Bima “Lamba Angi.”
Jurnal lImu Budaya, 9(2), 109-114.
https://journal.unhas.ac.id/index.php/jib/article/view/15002

Istighna, L. N., Mulyandika, G. A., & Amalia, H. A. (2025). Implementation of the “Maghrib
Mengaji” Program as a Medium for Early Childhood Qur’an Learning. 2(2), 76-84.

Jumanah, J., & Badrussalam, U. (2020). Revolusi Mental Melalui Penerapan Kebijakan
Gerakan Magrib Mengaji Di Kabupaten Lebak. Transparansi: Jurnal Ilmiah Ilmu
Administrasi, 3(2), 160-166. https://doi.org/10.31334/transparansi.v3i2.1098

Online, 1. (2025). SYAIKHONA : Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam PERAN
PENDIDIKAN  ISLAM  DALAM  MENINGKATKAN  KETAHANAN. 3-5.
https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.305

Perdana, F. R. (2019). Ketahanan Keluarga Berbasis Kearifan Lokal Penunjang Industri Kreatif
Pariwisata. SOSIOHUMANIORA: Jurnal lImiah llmu Sosial Dan Humaniora, 5(2), 1-13.
https://doi.org/10.30738/s0si0.v5i2.4730

Rahman, A., & Suhaeb, F. W. (2021). Habituasi Gerakan Maghrib Mengaji Pada Masyarakat
Desa Pakkabba Kabupaten Takalar. 1(2), 75-84.

Santoso, M. B. (2021). KENAKALAN REMAJA. 2(3).

Selatan, K. T., Sari, B., Siregar, D., & Lubis, S. E. (2024). Paradigma Orang Tua Dalam
Melarang Anak Keluar Rumah Menjelang Maghrib Di Desa Batu Hula Kecamatan
Batang Toru. 01(03), 10-17.

Siahaan, R. (2012). Ketahanan Sosial Keluarga: Perspektif Pekerjaan Sosial. Sosio Informa,
17(2), 82-96. https://doi.org/10.33007/inf.v17i2.95

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D.



Ritme Magrib Sebagai Kontrol Sosial dan Penguat Ketahanan Keluarga Pada Masyarakat Donggo Bima

Sutarto, S. (2023). Kontribusi Keluarga dalam Menanamkan Nilai-nilai Pendidikan Islam
Untuk Membentuk Karakter Islami Remaja. In Belajea: Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 8,
Issue 1, p. 67). https://doi.org/10.29240/belajea.v8i1.6602

Syahdilla, J., & Fadhila, F. (2025). Meningkatkan Motivasi Belajar Agama Anak-anak Melalui
Gerakan Mengaji Magrib di Kelurahan Suka Ramai , Binjai Barat. 02, 804-814.

Tasrif, T., & Siti Komariah. (2021). Model Penguatankarakter Masyarakat Berbasis Nilai
Kearifan Lokal “Maja Labo Dahu” Dalam Perspektif Budaya Bima. Jurnal limu
Administrasi Negara, 18(1), 51-67. https://doi.org/10.59050/jian.v18i1.138

Wabula, A. L., Musyawir, M., Irmawati, A., Rebel, B., Darajat, D. M., Chairul Basrun
Umanailo, M., & Hamid, I. (2019). Maghrib Movement. International Journal of
Scientific and Technology Research, 8(9), 2134-2138.

354 | SOKOGURU - Volume. 5 Nomor. 2 April 2025



